
Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

149

Г.В. ХЛЕБНИКОВ 

КОГНИТИВНЫЕ АСПЕКТЫ НАУЧНЫХ,  
РЕЛИГИОЗНЫХ И ОККУЛЬТНЫХ ВЗГЛЯДОВ 

И. НЬЮТОНА 
 
Термин «когниция» (от латинского cognoscere, «знать, по-

знавать, узнавать») используется в различных контекстах в связи с 
функцией, которая близка человеческой способности получения 
информации и прикладного знания.  

В когнитологии познание и мышление понимаются как ин-
формационные процессы, ее задача – объяснение того, как челове-
ческое существо получает информацию в виде внешних сигналов, 
хранит и обрабатывает ее, а также направляет ее и распоряжается 
ею. Сознание, его структуры и происходящие в нем процессы рас-
сматриваются здесь с точки зрения обработки информации, карто-
графируются на ней.  

Когниция или когнитивные акты могут быть природными и 
искусственными, сознательными и бессознательными. Они могут 
анализироваться в различных перспективах и в разных ситуациях. 
В психологии и системах искусственного интеллекта этот термин 
применяется в связи с ментальными процессами и функциями ин-
теллектуальных систем и образований (людей, автономных робо-
тов, человеческих коллективов) с особым вниманием к таким их 
актам, как понимание, обучение, планирование, принятие реше-
ний, мышление. Причем последние в этой парадигме рассматри-
ваются как модули преобразования информации, работающие по 
принципу «черных ящиков»: существенны их функции, но не фи-
зическая субстанция.  

В нижеследующем тексте класт термина «когниция» будет 
использоваться в этимологически самом первом, вышеназванном 



I. СТАТЬИ 

 

150

значении для анализа ментальных процессов человека (И. Ньютона) 
при получении информации и прикладного знания; интенциональ-
ных состояний и структур его сознания, направленного на изуче-
ние как природных, так и искусственных предметов и явлений, не 
только самого по себе, но и как включенного в некоторые соци-
альные общности.  

Цель исследования – посредством применения комплексного 
подхода – выявление своеобразия и специфики генеративной мат-
рицы мышления одного из самых выдающихся английских ученых 
второй половины XV – начала XIV в., с тем чтобы по возможности 
выделить ее креативную составляющую, зафиксировать критичес-
кие для творческой активности структуры, связи и отношения мо-
дуля сознания. 

Ввиду появления в общем доступе большого массива доку-
ментов, которые однозначно указывают на существенное место 
религиозных и оккультных элементов в мышлении Ньютона, пере-
сматриваются уже не только мотивы и инспирации его научной 
деятельности, но и само значение ученого (он, например, уже  
начинает рассматриваться прежде всего как теолог, алхимик и 
мистик, а затем уже как математик и естествоиспытатель). И для 
подобных заключений, вероятно, есть некоторые основания. Дей-
ствительно, в личной библиотеке Ньютона, насчитывавшей к мо-
менту его смерти 1752 тома, было 477 книг по теологии, 169 по 
алхимии, 4 книги, имевшие отношение к астрологии, 126 по мате-
матике, 52 по физике, 33 по астрономии (11). Это была необычная 
библиотека, подбор книг в которой тем не менее многое может 
сказать о познавательных ориентирах владеющего ею ума. Так, в 
ней были сочинения Платона, Ямвлиха, Прокла, Архимеда, Евклида, 
Плутарха, Иринея, Иоанна Златоуста, Фотия, Агриппы, Я.Б. ван 
Гельмонта и Ф.М. ван Гельмонта, двухтомник Каббалы, изданный 
Кнором фон Розенротом, книги Ф. Бэкона, А. Арно, Р. Гука, Н. Маль-
бранша, Р. Декарта, Т. Гоббса, П. Гассенди, Дж. Рафсона, И. Барроу, 
кембриджских платоников Р. Кедворта, Н. Кемберленда, Г. Мора 
(с маргиналиями Ньютона). Но при этом не было ни одной работы 
Аристотеля, ни одного трактата Альберта Великого, Фомы, Бона-
вентуры или еще кого-либо из великих схоластов (7). 

Таким образом, даже на этой стадии анализа заметно, что 
мышлению ученого была внутренне настолько чужда католичес-



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

151

кая традиция, берущая свое логическое и концептуальное основа-
ние в античности из трудов Аристотеля и нашедшая вершину раз-
вития в работах Фомы Аквинского, что он не пожелал иметь в 
личной библиотеке даже томов Альберта Великого и Бонавентуры – 
несмотря на свой выраженный интерес к оккультному и мистичес-
кому, что, в свою очередь, подчеркнуто наличием не только клас-
сических произведений Платона, Ямвлиха и Прокла, но и книг Аг-
риппы и даже Каббалы. В то же время широко представленные 
творения таких мыслителей, как Ф. Бэкон, А. Арно, Н. Маль-
бранш, Р. Декарт, Т. Гоббс, П. Гассенди и др., свидетельствуют о 
несомненной склонности ума владельца библиотеки к рациональ-
ному, ясному и логическому мышлению.  

Состав библиотеки Ньютона, по-видимому, может указывать 
на многомерность и в то же время амальгамирование его сознанием 
в одно целое оккультных, мистических измерений реальности и 
рациональных, логичных и строго научных подходов. И действи-
тельно, подсчитано (Лу Верлэ), что известные произведения Нью-
тона насчитывают 1,4 млн. слов в теологии, 550 тыс. в алхимии, 
150 тыс. в монетном деле и 1 млн. – в научных вопросах. Поэтому, 
приходит к заключению этот исследователь, скрывая свои секреты, 
Ньютон-маг утаил также алхимическое, герметическое и эзотери-
ческое измерения, которые освещали его исследования. И, можно 
добавить, насыщали его сознание и мышление. С этой точки зре-
ния и побеждающая в нем наука также скрыла свою сложную ге-
неративную структуру, ту чрезвычайно насыщенную различными 
ингредиентами и сложную почву, которая генерировала прорывные 
идеи, сформировавшие основы современной технократической  
цивилизации (12). Но Ньютон и сам говорил, что занимается ма-
тематикой и физикой только для того, чтобы развить свой ум до 
настоящего интересного дела – теологии (3). И, судя по вышепри-
веденным фактам, эта фраза не была ни шутливой, ни случайной. 
Однако развитие ума предполагает и абсорбцию знаний, которые 
расширяют сознание, открывают его для восприятия новых, неожи-
данных модусов понимания устройства и функционирования мира 
вокруг нас. А обращение Ньютона в поисках подобной информации 
к массиву религиозного и оккультного знания, восстанавливаю-
щему античный интеллектуальный синкретизм, следует, по-види-
мому, признать хорошо продуманным и сознательным решением. 



I. СТАТЬИ 

 

152

Интерес к этому вопросу проявляет, вероятно, и Л. Кнорина, 
когда отмечает (5), что один из крупнейших современных иссле-
дователей работ английского гения, Попкин (Popkin, 1988), ставит 
вопрос именно так: почему столь крупному теологу, каким являлся 
Ньютон, понадобились физико-математические исследования? 

Учитывая выдающиеся результаты мышления ученого в 
этих последних, односторонним представляется как этот подход 
(выраженный в вопросе), так и противоположный, преобладавший 
до последнего времени и вообще не принимавший во внимание 
место и роль религиозно-оккультных элементов в сознании Нью-
тона. Несколько забегая вперед, можно предположить, что оба 
когнитивных элемента не только дополняли, но и значительно 
усиливали эффективность мышления гения в этих кажущихся вна-
чале взаимоисключающими сферах деятельности человеческого ума. 

Крупнейший знаток манускриптов Ньютона и нобелевский 
лауреат по экономике лорд Кейнс (Keynes), например, называет 
его «иудейским монотеистом школы Маймонида». Указывается 
также, что существенная часть наследия Ньютона посвящена экзе-
гезе Библии, причем в своих интерпретациях Ньютон активно 
ссылается на иудейскую традицию (включая Талмуд). Таким обра-
зом, религиозный сегмент его сознания отнюдь не ограничивался 
одним официальным англиканством (и, как увидим далее, весьма 
своеобразным), а, трансцендируя его, включал в себя наряду с са-
кральными первоисточниками в оригинале также концептуально и 
методологически чрезвычайно разработанную иудаистскую тради-
цию, которая тоже имеет свою мистику и тайные знания.  

Тем самым одной из доминант сознания ученого оказывается 
фиксация на тайном и сокрытом (оккультном), которое, очевидно, 
оценивается им как важный источник валидного знания.  

В связи с эти представляется эвристичным более детально 
эксплицировать когнитивные аспекты связи научных, религиозных 
и оккультных взглядов ученого, попытаться прояснить, каким об-
разом протекал креативный процесс мышления этого уникального 
гения (заложившего, в том числе, основы современной научной 
парадигмы). На что он обращал внимание, как думал, на основе 
каких положений судил и оценивал, с кем предпочитал общаться и 
к кому (и чему) обращаться, – рассмотреть сам механизм выработки 
им революционизирующего знания. 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

153

Одна из целей в подобном подходе, вероятно, – выявление 
совокупности устойчивых формально-динамических качеств лич-
ности, которые не только мотивируют, но и существенно опреде-
ляют индивидуальные особенности решения им различных позна-
вательных задач, обращение к тем или этим специфическим 
источникам информации, и в первую очередь к текстам (в то время 
это были преимущественно книги и рукописи), из которых и аб-
сорбируется последняя. 

Однако анализ этих «ненаучных» интересов ученого и, соот-
ветственно, связанных с ними аспектов его когниции по-прежнему 
затрудняется тем, что полностью труды Ньютона до сих пор не 
опубликованы. Нет даже общего описания всех сохранившихся 
рукописей. При этом, отмечает Кнорина, начиная с самого Ньютона, 
нежелание публиковать его теологические труды нельзя считать 
случайным. При жизни их публиковать было небезопасно, так как 
взгляды Ньютона расходились с общепринятыми и могли быть 
сочтены преступными из-за близости к унитаризму (противникам 
догмата Троицы), официально запрещенному в 1572 г., но унита-
риями в эпоху Реформации называли и иудеев. Аналогичные опа-
сения препятствовали публикациям и после кончины Ньютона. 
Известно, что сразу после его смерти в 1727 г. рукописное насле-
дие ученого было просмотрено д-ром Томасом Пелетом, назна-
ченным для подготовки его к печати, который на 84 из 85 объектов 
просмотра поставил резолюция «not fit to be printed. Tho. Pelet»  
(непригодны к печати) (5). Уже сам факт подобной почти тотальной 
социальной неприемлимости результатов интеллектуальной дея-
тельности дисциплинированного и креативного ума указывает на 
трансцендирование последним устанавливаемых актуально суще-
ствующим обществом обязательных для большинства его членов 
концептуальных границ, а следовательно, и на когнитивную сво-
боду как основу творческого мышления Ньютона, без которой, 
наверное, последнее в столь яркой и эвристичной форме было бы 
невозможным.  

При этом, хотя в 1728 и 1733 гг. были опубликованы две его 
ранее не издававшиеся книги, посвященные анализу текста Биб-
лии, дальнейшие публикации из этого сегмента архива, несмотря 
на многочисленные попытки родственников Ньютона, прекрати-



I. СТАТЬИ 

 

154

лись. Лишь еще один манускрипт вышел в 5-томном (так называе-
мое «полное») Собрании сочинений Ньютона 1777 г. 

Кнорина отмечает, что подобное длящееся вплоть до сере-
дины XX в. отношение к «ненаучным» рукописям Ньютона вызвано 
несоответствием между сложившимся представлением о фигуре 
Ньютона и его подлинными интересами; можно добавить – внут-
ренними детерминантами его ума, который, видимо, далеко превос-
ходил понимание тех, кто должен был оценивать результаты его 
деятельности. В то же время осознание подлинной комплексности 
этого типа мышления, объединяющего, обобщенно говоря, явно на-
учное – и оккультное – знание – и веру, возможно, помогло бы за-
фиксировать реальные условия формирования креативного созна-
ния, указать на необходимые содержательные элементы, дающие 
вместе то кипение конкретного разума, из которого генерируются 
научные открытия и рождаются глубокие духовные прозрения. 

Строгость и ясность научного мышления, по-видимому, дают 
религиозному поиску необходимую логическую последователь-
ность и требование обоснованности движения каждого мысли-
тельного шага, в то время как духовная глубина и вселенский го-
ризонт религиозно-мистического вúдения мира, в свою очередь, 
придают первому интегративность, глобальность и телеологичес-
кую завершенность, энтелехиальность.  

Однако аналогичное пренебрежение к подлинному Ньютону 
проявляли не только издатели, но и научные библиотеки, постоянно 
«не находившие» места для его неопубликованного наследия и тем 
самым, наверное, лишавшие научную общественность возмож-
ности получить адекватное представление не только о том, что же 
представляет собой в полной мере наследие величайшего ученого, 
но и о том, как он шел к этим открытиям.  

Посредством сокрытия этого знания научное мышление ис-
кусственно лишалось своего мистико-духовного измерения и ка-
нализировалось в узкорациональное и бездуховное русло, привед-
шее, как сейчас стало очевидно, к техницистской и прагматичной 
цивилизации, не способной учесть глобальные последствия своей 
дейтельности. 

Однако в конце концов после неоднократных отказов науч-
ных библиотек принять на хранение рукописи, а также после воз-
врата части уже хранившихся рукописей из кембриджской биб-



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

155

лиотеки родственники Ньютона продали остававшиеся у них ма-
нускрипты. Тогда собрание неопубликованных работ Исаака Нью-
тона было выставленно на аукцион Сотсби (Sotheby) Джеральдом 
Уоллопом (Gerard Wallop), девятым графом Портсмутским, унас-
ледовавшим их от внучатой племянницы Ньютона. Известные как 
«Портсмутские бумаги» (Portsmouth Papers), эти материалы со-
ставляли 329 лотов манускриптов английского гения, более трети 
которых были алхимическими. Признанные «негодными для пуб-
ликации» сразу после его смерти, они пролежали в безвестности 
вплоть до этого аукциона, раскрыв, таким образом, тайну мышле-
ния своего автора только в XX в. 

Многие из них приобрел один из самых компетентных эко-
номистов XX в., лорд Кейнс (John Maynard Keynes), всю жизнь 
собиравший алхимические работы Ньютона. Отрывки из его кол-
лекции, со временем частично перешедшей в библиотеку Кем-
бриджского университета, были опубликованы в 1950 г. (13). 
Большая часть коллекции была приобретена библеистом профес-
сором А. Ягудой (A.S. Yahuda), который затем купил и большую 
часть коллекции Кейнса. Он тщетно пытался подарить их в биб-
лиотеки ряда известных американских университетов, но предло-
жения были отвергнуты (несмотря на ходатайство Эйнштейна!) за 
«недостатком места». Впоследствии – по завещанию Ягуды – это 
собрание попало в Национальную библиотеку Израиля (5), став, 
наконец, хотя бы отчасти доступным для ученых. 

Всего же, замечет Ф. Моррисон (8), существуют пять круп-
ных собраний его рукописей. Ньютон, пишет этот исследователь, 
постоянно и упорно работал на протяжении всей своей долгой 
жизни, не давая себе ни дня отдыха, и умер в возрасте 86 лет. Пят-
надцать лет он употребил на то, чтобы очистить свои труды по 
теологии, предназначенные для печати, от неканонических утверж-
дений, но перед смертью тем не менее отказался от святого при-
частия, предлагаемого англиканской церковью (8), явно подтвер-
див тем самым твердость своих когнитивных религиозных устано-
вок, веры и убеждений.  

Представляется возможным более детально рассмотреть 
различные аспекты его интересов и связанные с ними модусы 
мышления. 



I. СТАТЬИ 

 

156

В статье из Википедии «Оккультные штудии Исаака Нью-
тона» (13) эти последние классифицируются как исследования в 
области хронологии, алхимии и Библии (особенно Апокалипсиса). 
В этой статье указывается, что научные исследования, по-види-
мому, были для английского гения субъективно менее важны, так 
как он большее внимание уделял раскрытию оккультной мудрости 
древних. После покупки и изучения алхимических работ Ньютона 
в 1942 г. Дж.М. Кейнс высказал предположение, что «Ньютон был 
не первым из века разума, а последним из магов» («Newton was not 
the first of the age of reason, he was the last of the magicians»). Дейст-
вительно, кроме алхимии, с помощью которой он разыскивал фи-
лософский камень, его библейские исследования фокусируются на 
Храме Соломона, пророчествах, он предсказывает конец мира.  
Его хронология включает в себя Атлантиду, он общался с членами 
тайных обществ: розенкрейцеров, масонов, возможно, других.  
При этом, отмечает этот исследователь, хотя подход Ньютона к 
подобным занятиям не может считаться «научным», он писал так, 
словно его открытия были результатом основанных на очевид-
ности исследований. 

Тем самым, по существу, признается, что научно образован-
ный ум ученого находил в перечисленных «ненаучных» оккульт-
ных топиках аналогичный уровень ясности и достоверности, как и 
в более конвенциальных исследованиях. Заслуживает внимания 
также внутренняя тематизация Ньютоном в каждом топике именно 
наиболее таинственного и мистического аспекта: в алхимии – это 
философский камень; в библейских штудиях – Храм Соломона, с 
которым связываются многие чудеса; полная тайн Атлантида – в 
далеком прошлом (в истории); и, наконец, в круге контактов – 
представители секретных орденов и учений, к адептам которых, 
как увидим далее, причисляли и его. Таким образом, личность 
ученого оказывается органично вписанной в этот контур: его ра-
зум постоянно изучает тайны прошлого; он практически годами 
занят получением вещества, обладающего сверхъестественными, 
чудесными свойствами; социально ангажирован в общение с ли-
цами, которым приписывают аналогичные занятия и деятельность. 
Психологически он также мало, если вообще как-то, отличается от 
них. Очевиден вывод: этот аспект жизни, деятельности и мышле-
ния не является ни случайным, ни маловажным в существовании 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

157

Ньютона, а, несомненно, выражает сущностную характеристику 
его личности. 

В этой же статье отмечается, что большая часть известного 
как оккультные штудии И. Ньютона может быть атрибутирована 
его занятиям алхимией. Ученый глубоко интересовался всеми 
формами естественных наук и теорией материи, что и привело его 
к некоторым наиболее известным естественно-научным открытиям. 
Однако химия в это время находилась еще in statu nascendi, поэтому 
в своих экспериментальных исследованиях он использовал эзоте-
рический язык и терминологию, которые больше связаны с алхи-
мией и оккультизмом, чем с собственно наукой (13). 

Но при этом упускается из виду, что И. Ньютон, используя 
эзотерический язык и терминологию алхимии, совершенно иначе 
мыслил и понимал химические процессы и строение материи, так 
что именно этот необычный символический код и уникальная се-
мантика давали ему, по-видимому, возможность по-другому осоз-
нать последние и сделать свои великие открытия.  

И действительно, Бауэр пишет (12), что, согласно Ричарду 
Уэстфоллу (Richard Westfall), Ньютон погрузился в алхимическую 
литературу в 1669 г., а Бетти Джо Титер Доббс (Betty Jo Teeter 
Dobbs) утверждает, что он прочел по этой теме все, что когда-либо 
было напечатано, и многое из того, что не печаталось. Так, много-
численные рукописи из окружения Хартлиба копировались самим 
Ньютоном, а Р. Бойл, его друг, служил связывающим звеном с ро-
зенкрейцерами и алхимиками. Ньютон даже создал из своего имени 
псевдоним, сделав из Isaacus Neuutonus – Jeova sanctus unus, что 
позволило ему обмениваться манускриптами со своими коррес-
пондентами, оставаясь анонимным. В личном архиве гения огром-
ное количество рукописей несут на себе его пространные коммен-
тарии: Филалета «Secrets Reveal’d» (1669), Сендивогия (Sendivo-
gius) «Novum Lumen Chymicum», Эспанета (Espagnet) «Arcanum 
hermeticae philosophiae», Майера «Symbola aureae mensae duodecim», 
«Сочинения» (the Opera) знаменитого английского алхимика Г. Рипли 
(George Ripley), «Triumphal Chariot of Antimony» Базиля Валентина 
(Basil Valentine) и т.д. Английский ученый был заворожен идеей 
трансмутации металлов. «Далекий от поисков золота, он стремился 
познать природу», – пишет о Ньютоне Жак Бламонт, но, надо за-
метить, Ньютон не был чужд и поисков «философского камня», с 



I. СТАТЬИ 

 

158

помощью которого как раз и получают, среди другого, алхимичес-
кое золото. Он хотел также выделить ртуть – базовый элемент в 
алхимических процессах, и это, вероятно, стало одной из причин 
расстройства его здоровья и смерти (12). 

В.Н. Порус (10) также отмечает, что великий англичанин с 
конца 1660-х годов занимался алхимическими исследованиями, и в 
рукописях этого периода пишет, что механика должна быть до-
полнена «более глубокой натурфилософией», исследующей дейст-
вующие начала природы помимо движущихся частиц материи.  
В конце 1670-х годов Ньютон работал над алхимическими тракта-
тами «Разделение элементов» и «Ключ» (в последнем рассматри-
валась связь между движениями звезд и разложением металлов, 
включая золото). Эти трактаты не были опубликованы. В это же 
время Ньютон пришел к выводу о недостаточности механических 
принципов для построения исчерпывающей картины природы и в 
письме к Р. Бойлю (1679) высказывал сомнения в существовании 
эфира, игравшего столь существенную роль в механистическом 
мировоззрении. Таким образом, углубленная рефлексия и алхими-
ческие опыты над структурой вещества привели ученого к отрица-
нию последнего и, наверное, способствовали выработке нового 
взгляда на строение мира. 

Законы природы, полагал Ньютон, вечны и неизменны, они 
выражают собой установленный Творцом порядок вещей. Чтобы 
завести мировой механизм, Бог должен был придать ему первона-
чальный импульс, сообщить исходное количество движения. То, 
что возникло, – поразительный по красоте и совершенству гармо-
нический механизм, – является лучшей демонстрацией существо-
вания Бога, его создателя (10).  

Тем самым, сравнивая теоретически полученные формулы с 
их действием в наблюдаемом Универсуме, Ньютон обратил вни-
мание на сверхъестественную красоту возникшего феномена, а 
красота Космоса, как писал еще Платон, – это одно из проявлений 
высшего Блага, т.е. Божественного Начала, что и стало еще одним 
аргументом в подтверждение концепции творения.  

Интерпретация мира, в котором живут люди, как сконструи-
рованного Богом парадоксально сложного и совершенного меха-
низма, управляемого через особые и разнообразные законы, в 
XX в. получила дальнейшее развитие в виде известного антропного 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

159

принципа, который считается наиболее правдоподобным для объяс-
нения бесконечно малых вероятностей совпадения и согласования 
десятков и сотен (если не тысяч) факторов, необходимых для соз-
дания условий возникновения человечества. 

При этом многие его работы по алхимии погибли во время 
пожара в лаборатории Ньютона, поэтому количество трудов уче-
ного в этой сфере должно быть больше, чем известно сейчас. Со-
гласно преданию, в огне, возникшем из-за собаки Ньютона (13), 
погибли результаты 20-летних исследований. Из работ ученого 
следует, что одной из главных целей его алхимических занятий 
должно было стать открытие философского камня (субстанция, 
которая, как предполагалось, обращает металлы в золото) и, в не-
сколько меньшей степени, нахождение эликсира жизни. Некото-
рые алхимические практики во времена Ньютона в Англии были 
запрещены – частично из-за жуликов, которые обещали своим со-
стоятельным клиентам нереалистичные результаты. Кроме того, 
Корона, опасаясь возможного обесценивания золото, если фило-
софский камень все же откроют, сделала кару за несанкциониро-
ванные занятия алхимией чрезвычайно суровой: в некоторых  
случаях за это полагалась публичная казнь через повешение на 
позолоченном эшафоте. Возможно, именно поэтому Ньютон доб-
ровольно оставил свои работы в этой области неопубликованными. 
Наконец, будучи перфекционистом по природе, он воздерживался 
от публикации материалов, которые, как ему представлялось, были 
еще не завершены.  

Но нельзя исключать и иных причин. Из материалов, про-
данных на аукционе 1936 г., ряд документов артикулируют инте-
рес Ньютона к философскому камню. Из них наиболее известны 
«Тайная Книга» Артефия, «Послание Иоанна Понтануса, в кото-
ром он дает свидетельство о книге Артефия», являющегося выпис-
ками из более обширного труда: «Николас Фламель, его изложе-
ние иегоглифических фигур, которые он велел изобразить на арке 
церковного двора Св. Девственников в Париже. Вместе с Тайной 
Книгой Артефия и Посланием Иоанна Понтануса: содержащие как 
теорию, так и практику философского камня». Эта работа имелась 
у Ньютона и в латинской версии конволютом с трудом Лазаря 
Зецнера «Химический театр» (Lazarus Zetzner, «Theatrum Chemi-
cum»). Никола Фламель (Nicolas Flamel) был известной, хотя и та-



I. СТАТЬИ 

 

160

инственной фигурой, которой часто приписывали открытие фило-
софского камня, иероглифических фигур, ранней формы карт Таро 
и эзотеризм. На этом же аукционе фигурировал еще один 28-стра-
ничный алхимический тракта из коллекции Ньютона: «Эпитоме 
сокровища здоровья, написанное знаменитым англичанином Эд-
вардом Великодушным, жившим Anno Domini 1562, посвященный 
философскому камню, животному, или Ангелическому камню, 
предсказательному или магическому камню Моисея, и вегетатив-
ному, или растущему камню». Это сочинение оканчивалось алхи-
мической поэмой (13).  

Кажется крайне маловероятным, чтобы такой трезвомысля-
щий ученый, как Ньютон, постоянно производя опыты, которые, 
согласно его принципам, должны либо подтверждать теорию либо 
опровергать ее, годами мог заниматься делом, не приносящим ни-
каких результатов. Тем более, если принять во внимание феноме-
нальную работоспособность ученого, который трудился по 20 часов 
в день, оставляя на сон всего 4–5. Все, что известно о психологии 
и стиле мышления английского гения, противоречит подобному 
предположению. Скорее он действительно получал в этих занятиях 
и экспериментах знания, которые считал для себя и полезными и 
нужными, и, возможно, в разных отношениях.  

Действительно, в статье «Ньютон и алхимия» (15) приводятся 
аргументы в пользу того, что символы и концепты алхимии в мыш-
лении английского ученого были внутренне связаны с его другими, 
в том числе научными занятиями. Указывается, что лабораторные 
записные книжки Ньютона, даже та, которая содержит первое полное 
описание его блистательного открытия того, что белый свет является 
смесью неизменных спектральный цветов, заполнены рецептами, 
терпеливо выбранными из тех же алхимических источников, кото-
рыми полны рукописи, проданные на Сотсби в 1936 г.  

И здесь рядом с трезвыми объяснениями оптических и физи-
ческих феноменов, таких как замерзание и кипение, находятся 
«трезубец Нептуна», «кадуцеев жезл Меркурия», «зеленый лев», – 
обозначая субстанции, вычитанные Ньютоном в алхимических 
штудиях. Таким образом, делается логичный вывод, что «какой бы 
ни была ультимативная цель алхимических исследований Ньютона, 
невозможно возвести водонепроницаемую дамбу, отделяющую их 
от других его научных устремлений» (цит. по: 15). Фактически же 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

161

можно утверждать значительно большее: факт их взаимовлияния, 
а также и, вероятно, констатировать его позитивный и продуктив-
ный характер.  

 
Храм Соломона 

 
Ньютон интенсивно размышлял над архитектурой Храма 

Соломона и подробно описал его в пятой главе своей «Хронологии 
древних царств». Главным источником информации для него была 
1-я Книга Царей еврейской Библии, которую ученый сам перевел с 
иврита, начертив детальный план этого Храма с многочисленными 
пояснениями, обращаясь при этом и к видению Иезекииля.  

В этой главе прежде всего обращает на себя внимание оби-
лие чисто количественных характеристик, которыми Ньютон тща-
тельно обозначает размеры всех элементов Храма: длину, высоту, 
толщину стен, число и форму помещений, ярусов, галерей, конфи-
гурацию дворов, жертвенника и т.д. Но он при этом не забывает 
указать и на различные архитектурные особенности строений, и на 
их назначение, точно называет количество служителей и т.п. 
Скрытое допущение при таком описании, что Бог, несомненно, 
пользовался при творении всех вещей этого мира числом и гео-
метрией, – как и Ньютон, следующий Богу по завету пифагорейцев 
и Платона. В процессе этой дескрипции ум ученого свободно пе-
ремещается и по временной шкале, указывая, например, когда к 
Храму были добавлены новые строения или каким он был перво-
начально – до перестроек и изменений. 

В дополнение к этим источникам он пользовался также 
различными древними и современными ему текстами, веря, что 
во многих античных текстах заключена сакральная мудрость и 
что сами пропорции во многих их храмах тоже священны, обла-
дают особыми значением и силой. Эта концепция, часто обозна-
чаемая термином «prisca sapientia» («древняя мудрость»), была 
общим убеждением многих ученых его времени. Ньютон в поис-
ках оккультного знания изучал архитектурные творения и тексты 
как эллинистической Греции, так и Рима, читая, например, книги 
Витрувия (13).  

Как ученый, изучающий Библию, Ньютон вначале интересо-
вался сакральной геометрией Храма Соломона: золотым сечением, 



I. СТАТЬИ 

 

162

коническими сечениями, спиралями, ортографическими проек-
циями и другими гармоничными конструкциями, однако при этом 
полагал, что эти измерения и пропорции репрезентируют также и 
нечто большее, чем только геометрию и математические отноше-
ния сами по себе. Он отмечал, например, что размеры храма, дан-
ные в Библии, являются математическими проблемами, связанными 
с величинами π и объемом полусферы V = (2 / 3)πr3, а в более ши-
роком значении они соотносятся с размерами Земли, местом чело-
века и его пропорциональным отношением к ней (там же). 

Таким образом, его когитации, форме мышления были свой-
ственны многомерность и объемность, рассмотрение предметов, 
величин и отношения не только в системной связи и в интеграль-
ной единстве как между собой, так и с трансцендентным, но часто 
одновременно в пространстве и времени.  

Ученый верил, что храм был спланирован царем Соломоном, 
которым руководило Божественное провидение. Для английского 
гения геометрия храма не только математическая калька, она также 
дает рамочную хронологию еврейской истории. Именно по этой 
причине, отмечают исследователи, он включил главу, посвящен-
ную храму, в «Хронологию древних царств» – раздел, который 
первоначально казался несвязанным с историческим характером 
этой книги как целого.  

Ньютон полагал, что, как и произведения античных филосо-
фов и ученых, библейские фигуры содержат неведомую священную 
мудрость и что это же справедливо для архитектуры. Он верил, что 
эти персоны скрыли свое знание в комплексном коде символичес-
кого и математического языков, который, если его расшифровать, 
раскроет неведомое знание о том, как действует природа.  

В 1675 г. Ньютон делает заметку на экземпляре анонимного 
трактата «Манна – исследование природы алхимии», полученного 
от коллеги-ученого Езекиеля Фокскрофта (Ezekiel Foxcroft). В ней 
он размышляет о причинах своего изучения Храма Соломона и 
пишет: «Эта философия, одновременно спекулятивная и активная, 
должна быть открыта не только в книге природы, но и в сакраль-
ной скульптуре, Книге бытия, Книге Иова, псалмах, Исайи и дру-
гих. Знанием этой философии Бог сделал Соломона величайшим 
философом в мире» (цит. по: 13).  



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

163

Из этой цитаты видно, что, как и античные мыслители, ученый 
видел в качестве знания – и прежде всего сакрального – важнейший 
фактор развития ума и личности человеческого существа, способ-
ный возвысить его до предела возможностей человеческих сил. 

Но комбинация почти абсолютной веры Ньютона в досто-
верность сакрального и научного знания могла иметь и негативные 
последствия. 

Так, С.Я. Лурье (6) отмечает, что Ньютон полемизирует с 
Маршэмом и Спенсером, утверждавшими, что евреи научились 
сооружению храмов у египтян, и доказывает это тем, что «он нигде 
не встречал пышных храмов ранее дней Соломона»; поэтому он 
считает Храм Соломона прототипом всех храмов мира. Причинами 
этой ошибки Лурье считает, с одной стороны, преувеличенную 
веру в авторитет Библии, а с другой – сокращенную хронологию 
английского ученого, также основанную на вере в ее непререкае-
мость. Лурье приводит фрагмент беседы Стекелея с Ньютоном у 
Л.Т. Мора, в которой Ньютон говорил: «Храм Соломона самый 
древний из больших храмов. По его образцу Сесострис построил 
свои храмы в Египте, и отсюда греки заимствовали свою архитек-
туру и религию» (цит. по: 6).  

 
Особенности пророчества Ньютона 

 
Английскому ученому, как свойственно большинству гениев, 

не были чужды ни сильные эмоции, ни страсти. И его величайшей 
страстью, как он сам писал об этом, была Библия: «Я имею фун-
даментальную веру в Библию как Слово Божье, записанное теми, 
кто был вдохновлен. Я изучаю Библию ежедневно» (цит. по: 14). 
Он тратил массу времени, пытаясь найти в ней как скрытые посла-
ния, так и прямые смыслы там, где многие исследователи хотели 
бы видеть аллегории или метафоры. После 1690 г. ученый пишет 
ряд религиозных трактатов, посвященных буквальному прочтению 
Книги книг.  

Ньютон рассматривал себя как одного из избранной группы 
индивидов, селектированных Богом для лучшего понимания Пи-
сания, и был убежденным сторонником профетической интерпре-
тации Библии, что побудило его написать несколько трактатов на 
эту тему, в том числе неопубликованное руководство, озаглавлен-



I. СТАТЬИ 

 

164

ное «Правила интерпретации слов и языка в Писании» («Rules for 
interpreting the words & language in Scripture»). В этой работе он 
детализирует необходимый методологический и технический ап-
парат для того, что считает подлинным прочтением Св. Писания (13). 

В литературе вопроса отмечается, что в дополнение к этому 
Ньютон провел значительную часть жизни (50 лет) в поисках биб-
лейкого кода, фокусируя особое внимание на интерпретации Книги 
Откровения, о которой много писал. Законы мира, которые он от-
крыл, для него были законами временного, имеющего конец мира. 
К Апокалипсису ученый относился как к истине, указывающей 
ближайшее будущее.  

Видимо, эвристический ум сам избирает для себя реперные 
точки истинности, которых затем придерживается как основы сво-
его движения к тому, что считает истиной. И в случае для Ньютона, 
пуританина, такой точкой были сакральные тексты традиционной 
религии, истинность которых верифицировалась как тысячелетней 
историей ее существования, так и теми опытными подтверждениями, 
которые постоянно сопровождали ее актуальное бытие в мире. 

Свое пустое пространство он рассматривал как атрибут Бога 
и в нем допускал «как бы мгновенное» действие сил тяготения на 
расстоянии, что казалось для науки его времени невозможным (и 
кажется таким и теперь). 

В действительности он ввел в науку теологическую мысль, 
допуская постоянно существующее и непрерывно действующее 
«чудо», проявление атрибута единого Бога.  

Можно предположить даже, что концепция гравитации 
Ньютона была суггестирована идеей Божественного воздействия 
(пример обратного влияния религии на науку, физику). 

Знаменитый физик и математик считал, что ему удалось по-
стичь этот код. Ньютон был убежден, что можно проникнуть в 
тайны Божественного замысла, найти ключи хотя бы к некоторым 
из них. Он пытался понять природу через Священное Писание и в 
нем найти отражение законов природы, движения небесных сфер  
и планет (9). 

По существу, в этом подходе уже реализуется идея, согласно 
которой не только текст, но и природа понимаются в качестве не-
коего кода, скрипта, организованного и записанного по каким-то 
законам-алгоритмам, которые можно расшифровать, познать и 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

165

применить, используя, в том числе, и как ключ. Подобное знание 
во всех своих аспектах, несомненно, должно было неимоверно 
превосходить человеческое.  

В статье «Сэр Исаак Ньютон и Святой Храм» (16) указыва-
ется, что английский ученый был убежден в существовании в тек-
стах еврейских Писаний кода, который скрывает знания, утрачен-
ные человечеством, и посвящал его поискам больше времени и 
интеллектуальных усилий, чем всей работе в естественных науках. 
Для этого он исследовал пророчества на иврите (видя в нем из-
бранный Богом язык и тем самым выражая мысль о предпочти-
тельности одних знаковых систем перед другими) и часто обра-
щался к экзегезам и комментариям Маймонида, Талмуда, Зогара и 
иным, менее известным трактатам, вроде «Seder Olam Rabati», и 
другим древним и современным ему еврейским источникам, чтобы 
найти это сокрытое знание. Он писал о конце времен и о Третьем 
Храме, как он описан в Книге Иезекииля. Некоторые из этих до-
кументов содержат записи на иврите, сделанные рукой Ньютона, 
включая и фразы, заимствованные из Сидура – еврейского молит-
венника (16). 

Так, под схемой Храма на рисунке Ньютона, помещенном на 
этом сайте, отчетливо читаются слова на иврите: «Благословенно имя 
славы царства Его во веки вечные» (перевод мой. – Г. Хлебников). 

Он делал зарисовки Храма, стремясь определить его точные 
размеры и положение, явно убежденный, что его базовые пропор-
ции репрезентируют микрокосм того самого Универсума, в кото-
ром он сам заключен. 

В отличие от собственно пророков, великий англичанин 
пророчествовал не сам, а полагался на имеющиеся тексты, кото-
рые – в собственной интерпретации – пророчествовали за него. 
Ученый верил, что его прочтение «столь мало понятого» само по 
себе станет убедительным свидетельством истины. Пример того, 
что Ньютон имел в виду под распространенным непониманием 
Писания, дает трактат «О двух важных искажениях текста Свя-
щенного Писания» («An Historical Account of Two Notable Corrup-
tions of Scripture»), написанный, как указывает С.И. Вавилов (2), в 
начале 90-х годов. Этот мемуар через Локка попал в Голландию, 
но был опубликован только в 1754 г., через 27 лет после его смерти. 
Содержание его – историко-филологическая критика латинских 



I. СТАТЬИ 

 

166

переводов двух текстов из апостольских посланий, являющихся 
опорой церковного догмата троичности. Л.Т. Мор нашел также 
много не известных до сих пор рукописей Ньютона, посвященных 
главным образом догмату троичности и спору Ария с Афанасием 
на Никейском Вселенском соборе. Из этих документов, по словам 
Мора, явствует, что Ньютон был арианцем, т.е. отрицал божест-
венную природу Христа (2). 

А. Бауэр констатирует также, что Ньютон развивал ерети-
ческие идеи. Вначале восхищавшийся Троицей, он начал изучать 
конфликт IV в., происшедший между ортодоксией, возглавляемой 
Афанасием, и учениками Ария, и, согласно Р. Уэстфоллу, посте-
пенно убедился, что «массивный обман извратил наследие ранней 
Церкви», и стал рассматривать поклонение Христу вместо Бога 
как идолатрию. Но живя в абсолютно ортодоксальном Кембридже, 
где его собственный наставник, Барроу, защищал триединство, 
Ньютон не мог публично выражать свои взгляды (12). 

И не выражая их публично, он проявлял определенную гиб-
кость характера, но при этом не изменял внутренней честности 
мышления, продолжая частным образом излагать идеи, которые 
считал истинными.  

В Рунете есть статья, посвященная анализу работы Ньютона 
«Историческое прослеживание двух заметных искажений Священ-
ного Писания» (4), в которой отмечается, что этот трактат пред-
ставляет собой обзор всех доступных Ньютону древних доказа-
тельных текстов, имеющих отношение к двум спорным отрывкам 
из христианской Библии, а именно: стихам с 5-го по 7-й 5-й главы 
1-го послания апостола Иоанна и 16-му стиху 3-й главы 1-го по-
слания апостола Павла к Тимофею. В английском переводе Биб-
лии, известном как «Версия Короля Иакова» (англ. King James 
Version), стих 1 Иоан. 5 : 7 выглядит следующим образом: «For 
there are three that bear record in heaven, the Father, the Word, and the 
Holy Ghost: and these three are one». В русском синодальном пере-
воде Библии этот стих практически такой же: «Ибо три свидетель-
ствуют на небе: Отец, Слово и Святой Дух; и Сии три суть едино» 
(цит. по: там же). Однако в новом русском переводе Российского 
библейского общества (2000) этот стих дан уже иначе: «…есть три 
свидетеля: Дух, вода и кровь…», причем в комментарии указано, 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

167

что вариант синодального перевода основан на более поздних  
рукописях (4).  

Используя писания ранних Отцов Церкви, манускрипты на 
греческом и латыни, а также свидетельства первых версий Библии, 
Исаак Ньютон показывает, что слова «на небе: Отец, Слово и Свя-
той Дух; и Сии три суть едино», обычно используемые для под-
тверждения истинности доктрины о Троице, отсутствовали в гре-
ческих оригиналах Писания. Затем Ньютон прослеживает путь, 
которым данное подложное толкование вкралось в латинские вер-
сии Писания, – сначала в комментарии на его полях, а затем и в 
сам текст. Ньютон показал, что оно впервые было принято частью 
греческого текста только в 1515 г. кардиналом Сиснеросом под 
влиянием одного позднего греческого манускрипта, исправленно-
го под воздействием латинского текста Писаний. Наконец, Ньютон 
касается смысла и контекста данного стиха, делая заключение, что 
эта вставка прерывает понятный до того текст Писания и искажает 
его смысл. 

Другая часть данного трактата Ньютона посвящена стиху 
1 Тим. 3 : 16: «And without controversy great is the mystery of godli-
ness: God was manifest in the flesh, justified in the Spirit, seen of an-
gels, preached unto the Gentiles, believed on in the world, received up 
into glory» (цит. по: 4) (версия Короля Иакова). 

«И беспрекословно – великая благочестия тайна: Бог явился 
во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя ангелам, проповедан 
в народах, принят верою в мире, вознесся во славе» (цит. по: там 
же) (рус. синодальный перевод). 

Однако перевод Российского библейского общества 2000 г. 
опять иной: «Да, бесспорно, велика тайна нашего богопочитания: 
это Тот, кого Бог явил в человеческом теле, кого Дух оправдал, кого 
видели ангелы, о ком возвестили народам, в кого поверили в мире и 
кто вознесен был во славе» (цит. по: там же). Ньютон показал, как 
при помощи незначительного изменения греческого текста в него 
было вставлено слово «Бог», чтобы текст прочитывался как «Бог 
явился во плоти». Ньютон также продемонстрировал, что ранние 
писатели Церкви ничего не знали о подобном изменении текста. 

В статье отмечается также, что Ньютон не опубликовал свой 
трактат при жизни, вероятно, из-за политического климата, ца-
рившего в Англии в годы его жизни. Законодательный акт 1698 г. 



I. СТАТЬИ 

 

168

«О подавлении богохульства и нечестия» (The Act for the Sup-
pression of Blasphemy and Profaneness) приравнивал отрицание лю-
бого из лиц Троицы к деяниям, наказуемым поражением в граж-
данских правах, а при повторении данного деяния – к тюремному 
заключению. В 1693 г. по приказу палаты лордов был предан сож-
жению памфлет, содержащий отрицание истинности доктрины 
Троицы. В 1697 г. в Эдинбурге (Шотландия) за отрицание Троицы 
и других религиозных доктрин был казнен через повешение сын 
эдинбургского врача Томас Эйкенхед. Друг Ньютона Уильям Уис-
тон (переводчик трудов Иосифа Флавия) в 1710 г. был лишен про-
фессорского звания и изгнан из Кембриджского университета за 
свои утверждения о том, что вероисповеданием ранней Церкви 
было арианство (4). 

В данном случае Ньютон мыслит как филолог, а не богослов 
или философ, прослеживая генезис фрагментов текста, а не анали-
зируя вопрос по существу. Тем не менее обращают на себя внима-
ние как абсолютная приверженность истине, как она им понимается, 
так и полная готовность противопоставить ее и авторитету столе-
тий, и ученому мнению авторитетных современников, и всей со-
циальной и политической машине Государства. Предпосылкой 
такой уверенности в собственной правоте, кроме общепротестант-
ской установки на непосредственный – миную всех посредников – 
контакт сознания верующего христианина с Богом и Его словом в 
Библии, является личная убежденность Ньютона в своей богоиз-
бранности, благодаря которой ему открываются свыше истины, 
недоступные другим. 

 
Некоторые когитальные аспекты  

предсказания конца мира Ньютоном 
 

Его предсказание конца света, прихотящегося на 2060 г. 
(Ньютон называл и много других возможных дат этого события, 
например 2034 г.) (14), о чем писали в начале 2003 г. мировые масс-
медиа, в том числе крупнейшие газеты (английская «Daily 
Telegraph», канадская «National Post», израильские «Maariv» и 
«Yediot Aharonot» и т.п.) и такой авторитетный научный журнал, 
как «Nature», не содержат конкретной даты Апокалипсиса (13). Во-
первых, речь идет о событии, которое должно произойти «не ранее» 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

169

2060 г. и наступление которого он вычислял как по Писаниям, так и 
основываясь на своей теологической точке зрения относительно 
специфических дат и событий, т.е. совмещая мышлением рацио-
нальное и мистико-интуитивное в единый результат. Во-вторых, 
Ньютон понимал это событие после 2060 г. не как некий деструк-
тивный акт, результирующий в аннигиляцию Земли и ее обитате-
лей, а как такое, в котором мир, каким мы его знаем, должен заме-
ниться новым,  
основанным на переходе к эре Богом установленного мира. Таким 
образом, это, собственно говоря, не апокалипсис, а, напротив, нечто 
позитивное и благое для людей. В христианской и исламской теоло-
гиях эта концепция обычно понимается как второе пришествие  
Иисуса Христа и установление на Земле Царствия Божия. В иуда-
изме это же время называют мессианской эрой, или «днями Мо-
шиаха» («Yamei Moshiach»), т.е. Днями Мессии. 

Мало сомнений оставляет в этом прочтении следующий пас-
саж, взятый из отдельного манускрипта, в котором английский 
гений, парафразируя Откровение 21 и 22, так описывает эти собы-
тия после 2060 г.: «Новые небеса и новая земля. Новый Иерусалим 
спустится с небес, приуготовленный как невеста, украшенная для 
ее жениха. Брачный пир. Бог пребывает с людьми, утирает все слезы 
с их глаз, дает им фонтан живой воды, и создает все тонкие вещи, 
новую речь (creates all thin things new saying). Это сделано. Слава и 
блаженство Нового Иерусалима представлены дворцом из золота и 
драгоценных камней, освещенных славой Бога и Агнца и орошае-
мом водой реки Рая, на берегу которой произрастает древо жизни. 
В этот град цари Земли понесут свою славу и славу народов, и свя-
тые воцарятся на веки веков» (цит. по: 13). 

Интересно, что в этой профетической дескрипции сознание 
ученого очень точно воспроизводит рецептированные фрагменты, 
но создает в результате незначительных дополнений синтетичес-
кую картину, которая не только оказывается богаче своих частей, 
но и выражает несколько иную, более акцентированную картину 
единства небесного и земного, божественного и человеческого, 
чем распространенные интерпретации. Знаменательна и общая не-
определенность (не свойственная Ньютону) в определении сроков 
наступления этого события с разбросом дат – все это как будто 



I. СТАТЬИ 

 

170

учитывает стохастический характер грядущей трансформации, о 
которой, возможно, и Бог еще не принял окончательного решения. 

Атлантида в ментальности Ньютона 
 

То, что в сознании английского ученого была вера в сущест-
вование сокрытых знаний, в том числе касающихся таинственных 
земель, хорошо видно в «Хронологии древних царств», где имеется 
ряд пассажей, которые прямо упоминают Атлантиду (13). Ньютон, 
основываясь на своих расчетах, полагал, что Улисс Гомера поки-
нул остров Огигию в 896 г. до Р.Х. Но в греческой мифологии 
Огигия – это родина Калипсо, дочери Атласа (по имени которого и 
названа Атлантида), поэтому некоторые ученые, опираясь на эту 
этимологию, думают, что Огигия и Атлантида были территори-
ально связаны или, возможно, это один и тот же остров. Из запи-
сей Ньютона, который также широко использовал филологию как 
инструмент научного мышления, видно, что он разделял это убеж-
дение. В качестве возможных кандидатов для Огигии он называет 
также Cadis или Cales, но в имеющихся записях ученого не сохра-
нились его основания для таких предположений, хотя, принимая 
во внимание мотто «ничего на веру», которого придерживался 
И. Ньютон, нет сомнений, что они не были произвольными.  

В этом же тексте ученый пишет, что, согласно античным ис-
точникам, Атлантида была величиной как Европа, Африка и Азия 
вместе взятые, но все же затонула в море. Согласно греческой  
мифологии, Атлас держал на своих плечах весь мир, т.е. и всю  
ойкумену, поэтому, беря в рассуждение склонность ума Ньютона 
искать зашифрованные знания, в том числе в мифах, он имел  
какие-то основания верить этим сообщениям о размерах погиб-
шего острова и помимо нарратива Платона.  

Таким образом, применяя математику (для вычисления дат) 
и филологию к мифу, гениальный ученый стремится доказать под-
линность знаний, которые считаются то вымышленными, то мало-
достоверными, то эзотерическими. 

 
Хронология Ньютона 

 
Как показал С.Я. Лурье (6), одной из основных задач книги 

Ньютона «Хронологии древних царств» была борьба с неверую-



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

171

щими: путем устранения противоречий в древней истории и нового 
толкования отдельных мест Ньютон (как и Локк) хотел спасти веру 
в Божественное откровение и библейские чудеса, в непререкае-
мость Библии в целом. В детстве Ньютон воспитывался в религи-
озной атмосфере, а когда он вырос, решил посвятить себя священ-
нической деятельности. И впоследствии, отмечает Лурье, когда он 
писал свои «Principia» и «Оптику», он вовсе не имел в виду дока-
зать, что в мире господствует механическая закономерность: на-
оборот, он хотел раскрыть природу Бога и показать, как мудро 
устроил Бог мир, сделав излишним свое непрерывное вмешатель-
ство в ход вещей.  

Таким образом, мысль Ньютона здесь развивает и по-своему 
конкретизирует античную парадигму философского мышления 
(например, Платон, неоплатонизм), которое преимущественно рас-
сматривало Космос как результат упорядочивающей деятельности 
божественного Блага, Ума или Бога.  

Так, Порус указывает (10), что гипотеза абсолютного про-
странства (симптоматизирующего присутствие в мире метафизи-
ческого начала) выступает для Ньютона философско-теологи-
ческой предпосылкой, на которой строится физическая теория: 
абсолютное пространство обладает особой активностью (является 
Sensorium Dei – «чувствилищем Бога»), наполняющей Вселенную 
единой жизнью. В понятии абсолютного пространства соединены 
черты мировой души неоплатоников и эфира из натурфилософ-
ских концепций Ренессанса, а также магико-оккультных представ-
лений о тайных силах, которыми наделена природа в целом и ее 
отдельные элементы. Ньютон размышлял о возможностях такого 
расширения сферы опыта, которое позволило бы осуществлять 
эмпирическое познание этих сил (отсюда его интерес к алхимии и 
герметизму) (10). 

Вероятно, следует отметить, mutatis mutandis, близость его 
понимания бесконечного пустого пространства как наделенного 
скрытыми силами современным физическим концепциям о ваку-
уме как энергетически насыщенной среде, по некоторым представ-
лениям, даже порождающем «из пустоты» элементарные частицы. 

Как указывает С. Лурье, Ньютон не только не думал отри-
цать возможность чудес и пророчеств, но считал, что на первой 
стадии мировой истории Бог постоянно должен был прибегать к 



I. СТАТЬИ 

 

172

чудесам и приостанавливать действие законов природы, чтобы де-
монстрировать людям свое всемогущество, тогда как в наше время 
это излишне. Таким образом, «Principia» и «Оптику» Ньютон по-
святил изучению законов, на основании которых Бог управлял уже 
готовым миром (6), но при этом его ум не был замкнут ими, а до-
пускал, как мы видим, реальное существование совершенно иных 
миров, в которых Божественная воля свободно и непосредственно 
направляет течение событий. Бог как Творец вправе произвольно 
поступать со своим созданием. 

Хронологический же его труд должен был показать, считает 
Лурье, как создавалось человеческое общество в ту эпоху, когда 
Бог еще приходил в тесное соприкосновение с людьми, открыва-
ясь им в чудесах и пророчествах: отдельных людей он одарял чу-
десной силой, при помощи которой эти люди могли изменять дви-
жение светил и приостанавливать действие естественных законов. 
Эта сила была отнята у людей, после того как им было дано откро-
вение полностью – через смерть и воскресение помазанника Бо-
жия. Итак, люди действительно когда-то обладали даром проро-
чества; когда-то в мире действительно происходили чудеса, нару-
шавшие естественные законы, когда-то, можно добавить, Бог по-
стоянно вмешивался в земные и человеческие дела. Поэтому, счи-
тал Ньютон, ничто не препятствует тому, чтобы в Библии все с 
начала до конца было истиной. Подобно тому, как в основу своих 
«Principia» он кладет как аксиому закон инерции, так в его истори-
ческом труде такой же исходной аксиомой является непререкае-
мость Библии. Задача историка состоит в том, чтобы привести всю 
гражданскую историю в согласие с историей священной (6). 

Здесь, как кажется, мышление Ньютона в своем движении 
ясно проявляет свою зависимость от талмудических и каббалисти-
ческих принципов строгой ориентированности на Писание при 
познании мира, природы и истории, когда последние должны по-
ниматься через тексты первого, как его развертывание и репрезен-
тация. Причем буквальное значение наряду с другими возмож-
ными также принимается как истинное. 

Однако признавать непререкаемость Библии, подчеркивает 
С. Лурье, еще не значит признавать непререкаемость дошедшего 
до нас текста Библии. Священен лишь текст, написанный в ту эпоху, 
когда Бог еще открывался непосредственно людям; изменения, 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

173

внесенные в этот текст в более позднюю эпоху, от кого бы они ни 
исходили, есть лишь человеческие изменения, а не Божии откро-
вения. Поэтому задача серьезного историка и верующего христиа-
нина – одна и та же: восстановить Библию в том виде, какой она 
имела в ту эпоху, когда она была дана людям как откровение. 

Поэтому очевидно, что и отношение Ньютона к Библии не 
является догматически слепым, а рефлектирует ту же научную 
критичность, которую он проявляет, тематизируя и другие пред-
меты исследования. Ученый хочет познать Бога и Его откровение 
так же, как и другие явления, открывающиеся его уму в этом 
сложном и загадочном мире. Одним из критериев истинности сво-
его познания он считает вслед за Декартом и Спинозой ясность и 
понятность тезисов.  

Лурье подчеркивает, что, любя человечество, Бог не стал бы 
открываться людям в туманных, запутанных и спорных выраже-
ниях: слово Божие может поражать своей чудесностью и сверхъес-
тественностью, но оно не может не быть ясным. Эту мысль Спинозы 
проповедует и Ньютон. То, что не ясно, запутано, что не может 
быть понято разумом, то не от Бога. Так, по поводу стиха 7 «По-
слания апостола Иоанна», который Ньютон справедливо считает 
подложным, он говорит: «Пусть тот, кому это по силам, найдет 
здесь логический смысл. Я этого сделать не умею. Говорят, что 
наш собственный разум не в состоянии определить, что есть Свя-
щенное Писание, а что не является им. Что касается мест, не вы-
зывающих никаких споров, я согласен с этим; но в спорных местах 
я предпочел бы ограничиться тем, что я могу уразуметь. Для 
взбалмошной и суеверной части человечества характерна как раз 
страсть ко всему таинственному и непонятному, и поэтому этим 
людям нравится больше всего то, что они меньше всего пони-
мают» (цит. по: 6).  

То есть, можно заметить, тайное или зашифрованное по со-
держанию также должно быть выражено по форме ясно и в прин-
ципе допускать логически обоснованное понимание, путь даже для 
этого потребуются многошаговые рассуждения или специальные, 
например филологические, исследования.  

Все это – те принципы, которые легли в основу протестант-
ского движения, те принципы, с которыми интенсивно боролась 
католическая церковь. Неудивительно, замечает С.Я. Лурье, что 



I. СТАТЬИ 

 

174

Ньютон теряет спокойствие и уравновешенность ученого, когда 
говорит о ней: он пылает негодованием и возмущением. Цель его 
«Хронологии» не только борьба со скептиками, которые в его время 
начали уже сомневаться в чудесах и пророчествах Библии, но и 
замена авторитета римской церкви авторитетом подлинного текста 
Библии. Он стремится показать, что власть, доставшаяся римской 
церкви, не дана ей Богом, а узурпирована ею.  

Эпоха чудес и пророчеств окончилась, по мнению Ньютона, 
с нисхождением на землю Христа. Поэтому постановления собо-
ров и папские буллы имеют для верующего человека не большее 
значение, чем постановления всяких иных земных властей. «Слово 
императоров, королей и князей – от людей. Слово соборов, епи-
скопов и священников – от людей. Слово пророков – от Бога, и в 
нем заключена вся религия, причем Моисея и апостолов я тоже 
считаю пророками. Но если ангел придет с неба, чтобы пропове-
довать какое-либо иное Евангелие, чем то, что нам дали пророки, 
то пусть он будет проклят» (цит. по: 6). 

Из этого интересного фрагмента можно заключить, что 
Ньютон, в согласии с Евангелиями, мыслил невозможными после 
Моисея, пророков, Христа и апостолов дальнейшие откровения 
Бога человечеству (исключая, таким образом, и ислам). Возможно, 
на этой вере основана и его близкая к деизму космология, допус-
кающая только эпизодическое вмешательство Бога в раз и навсе-
гда установленный мировой механизм.  

С.Я. Лурье далее замечает, что в четвертом звере пророчества 
Даниила Ньютон видит Римскую империю, а в малом роге этого 
четвертого зверя – предсказание о римской церкви. Все ужасы, 
которые рассказаны об этом «малом роге» в пророчестве Даниила, 
Ньютон относит к римской церкви и для этой цели дает подроб-
ный обзор ранней истории церкви и ее отношений со светской 
властью, причем проявляет глубокую эрудицию в этих вопросах. 
Но его основная задача – показать, что уже Даниилом были пред-
сказаны крушение папской власти и грядущее господство святых 
на земле. В самом начале трактата «О двух замечательных иска-
жениях текста Священного Писания» находятся знаменательные 
слова о практиковавшихся римской церковью с благочестивой це-
лью подделках текста Библии: «Для вас, хорошо знающего те мно-
гочисленные злоупотребления, которые применяли господа из 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

175

римской церкви, вряд ли будет лишним убедиться еще на одном 
примере в том, что общеизвестно… Если мы выступаем с протес-
том против благочестивой лжи (pia fraus) Римской церкви и считаем 
своим религиозным долгом презирать и отвергать все подобные 
приемы, то мы должны признать, что попустительство таким 
приемам с нашей стороны является еще большим преступлением, 
чем со стороны папистов, которых мы так ругаем за это; поступая 
так, они действуют согласно своим религиозным взглядам, а мы – 
вопреки нашим взглядам» (цит. по: 6).  

Здесь интересен не только пафос искреннего негодования, 
который звучит в словах английского ученого, но и прежде всего 
стоящая за ним ментальная установка столь же пассионарно бо-
роться против неправды, отвергать ложь и заблуждение, сколь и 
утверждать истину. 

Неудивительно поэтому, что Ньютон уделяет много внима-
ния истории Никейского собора, постановления которого имели 
первенствующее значение для формирования католической рели-
гии. Он показывает, что постановления этого собора были приняты 
под давлением императора и благодаря махинациям Афанасия; 
поэтому авторитет его у католиков совершенно незаслуженный. 

Но и в полемике Ньютон остается прежде всего ученым, 
анализирующим факты и изучающим действие различных истори-
ческих факторов.  

Он не только принадлежал к протестантской оппозиции про-
тив католической опасности, но и находился на крайнем, ради-
кальном крыле этой оппозиции. Л.Т. Мор показал, что Ньютон 
был близок к так называемой арианской ереси, он был унитари-
стом, отрицая основной христианский догмат триединства божест-
ва. Таким образом, он был единомышленником Уистона; но в то 
время как Уистон открыто проповедовал свои взгляды, желая при-
нять мученическую кончину, Ньютон искусно вуалировал их, де-
лая упор на научную, филологическую сторону вопроса. Отрица-
ние триединства божества Ньютон обосновывал филологическими 
и логическими доказательствами (6), тем самым, по-видимому, 
усиливая его критику, известную ему из иудаистической традиции.  

Разбирая ньютоновский анализ истории текста двух мест из 
«Посланий апостольских», С. Лурье отмечает, что английский 
ученый вполне владел методами научной филологической критики 



I. СТАТЬИ 

 

176

текста. Стих 7 «Послания Иоанна» он считает, как и Р. Симон, 
позднейшей вставкой, исходя из следующих аргументов: он ука-
зывает, что этот стих не встречается в текстах, более ранних, чем 
385 год, и никогда не цитируется у более ранних христианских 
писателей, хотя в ряде мест ожидалась бы такая цитата. И еще бо-
лее важный довод: во время дебатов на Никейском соборе в 325 г. 
между сторонниками и противниками триединства первые ни разу 
не ссылаются на этот стих, хотя он сразу же положил бы конец 
спорам, так как здесь однозначно сказано: «Ибо есть трое едино-
мышленных в небе: Отец, Слово и Святой Дух, и эти трое суть одно». 
Очевидно, в 325 г. этот стих еще не читался в Евангелии, а был 
подделан после этого года тринитарианцами, чтобы обосновать их 
новый догмат текстом Священного Писания (6). 

Ньютон понимал, таким образом, как ведется критика текста. 
К сожалению, он плохо знал, как указывает и Л. Мор, греческий 
язык; обычно он пользовался латинским переводом, обращаясь к 
греческому тексту только в сомнительных случаях. С другой сто-
роны, замечает С. Лурье, он так увлекался своей теорией, что из 
всех разночтений и толкований склонен был отдавать предпочте-
ние тому, которое наиболее соответствовало его взглядам. 

В неопубликованной до сих пор, но известной по цитатам в 
книге Л.Т. Мора рукописи Ньютона приводятся и логические воз-
ражения против триединства: «Сын назван “словом”, значит он не 
Бог, а только как бы рупор Бога, через который Бог обращается со 
своим словом к людям; так как Иисус был зачат Богом, то он не 
мог существовать до зачатия, а следовательно, не извечен, подобно 
Богу; так как сказано, что Отец превыше Сына; так как сказано, 
что Сын не знал своего последнего часа; так как Сын получил все 
от Отца; так как Сын мог быть облечен в бренную плоть» (цит. по: 6). 

Таким образом, на данном материале видно, что английский 
ученый активно пользуется научным аппаратом и против канони-
ческих положений Христианства, – когда полагает их неистинными 
и противоречащими фактам, т.е. его ум остается максимально сво-
бодным относительно и этих концептуальных конструкций, хотя 
при этом, отвергая их, он оказывается связанным другими. В дан-
ном случае – иудаистическими.  

На основании всех рассуждений, констатирует С.Я. Лурье, 
Ньютон приходит к выводу, что Иисус – один из пророков Божьих, – 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

177

пророк, наиболее любимый Богом и обладающий наибольшей ду-
ховной силой и наибольшим пророческим даром. В той же не-
опубликованной рукописи Ньютон писал: «Иисус Христос – это 
пророк; единственный из пророков, которому Бог открылся сразу 
и который поэтому и называется Словом Бога… Поэтому он в 
смысле, употребляемом в Писании, называл себя Богом, не совер-
шая этим богохульства; тем более он имел право называть себя 
Сыном Божиим» (цит. по: 6). 

Существование Святого Духа как особой отделенной от Бога 
ипостаси Ньютон отрицал – можно опять-таки заметить, вслед на 
раввинистической традицией. Поскольку в Иисусе он видел, как 
следует из вышеприведенного, только одного из пророков, Нью-
тон отрицал, пишет С. Лурье, что в книге Даниила содержится 
предсказание пришествия Христа (6). 

 
Ньютон и тайные общества 

 
Отдельный интерес представляет вопрос о возможных крип-

тосоциальных детерминантах мышления английского гения. Исаак 
Ньютон часто считался членом различных тайных обществ и брат-
ских ордеров. Однако, как показывают исследователи, ввиду 
скрытой природы подобных организаций, недостатка подтвер-
ждающих материалов и сомнительных мотивов, побуждающих 
утверждать членство в них великого ученого, трудно доказать его 
участие в какой-либо из них (13). 

Независимо от собственного статуса, Ньютон был известен 
как человек, связанный со многими персонами, которые сами часто 
называли себя членами различных эзотерических групп. Однако 
неясно, или эти связи были результатом его выдающегося соци-
ального положения и научного статуса (член и президент Королев-
ского общества, директор монетного двора, рыцарь, член палаты), 
или же Ньютон действительно сам искал членства в этих тайных 
организациях, или имело место и то и другое. Учитывая природу и 
законность алхимических практик во время его жизни, а также  
поразительное обилие для того времени различных манускриптов 
и материалов алхимического характера, находившихся в его вла-
дении, можно сказать, что Ньютон вполне мог быть членом какой-
либо группы аналогично мотивированных мыслителей и коллег. 



I. СТАТЬИ 

 

178

Однако организационный ранг подобный группы (если она дейст-
вительно существовала), уровень ее секретности, как и глубина его 
вовлечения в нее, остаются неясными. 

Сам Ньютон считался замкнутой личностью, не склонной к 
социализации, но в то время быть членом каких-либо «обществ» 
или «клубов» было чрезвычайно популярной формой межлично-
стного общения и сотрудничества. Учитывая его высокое положе-
ние, нельзя исключить, что Ньютон мог иметь по меньшей мере 
контакты различного уровня с подобными группами (13).  

Трудно все же предположить, что, находясь в самом фокусе 
подобной активности, поддерживая контакты с соответствующими 
персонами, имея библиотеку, в значительной мере наполненную 
принятыми в той среде трудами, лично создавая аналогичные тек-
сты и, более того, посвящая много времени опытам в такой эзоте-
рической науке, как алхимия, Ньютон организационно оставался 
вне круга лиц, близких его умонастроению и мировоззрению. 

Скорее аккумулированные материалы показывают, что как 
субстанция, так и форма его мышления существенно контамини-
рованы данной субкультурой, в паттернах которой он отчасти и 
мыслит и действует. 

 
Проблема внешнего влияния на сознание –  

Ньютон и розенкрейцеры 
 

В связи с вышесказанным особенно интересны исследования, 
устанавливающие вектор возможного криптовоздействия на содер-
жание мышления ученого. Считается, что наибольшее влияние на 
него могли оказать розенкрейцеры, особенно в отношении фило-
софских идей и алхимических работ. Розенкрейцеры верили, что 
они специально избраны для общения с ангелами или духами, что 
близко некоторым инспирациям ученого. Кроме того, розенкрейцеры 
утверждали, что могут жить вечно, используя elixir vitae, и произво-
дить неограниченное количество золота, применяя философский 
камень (который он разыскивал), на обладание которым они пре-
тендовали. Как и Ньютон, они были глубоко религиозны, убежден-
ными христианами, антикатоликами и при этом высоко политизи-
рованы. Английский ученый мог также иметь глубокий интерес не 
столько к их алхимическим занятиям, сколько к их вере в существо-



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

179

вание эзотерических истин далекого прошлого и к вере в просве-
щенных индивидов, обладающих способностью глубокого понима-
ния природы, физического универсума и духовного царства (13). 

Таким образом, общих существенных черт достаточно много, 
чтобы, как кажется, минимизировать вероятность случайности 
совпадения. Анализ состава библиотеки ученого еще более интен-
сифицирует эту многостороннюю близость с розенкрейцерами. 
Ведь ко времени смерти Ньютона в его библиотеке было 169 книг, 
посвященных алхимии, и, по-видимому, их было еще больше во 
время его нахождения в Кембридже, который он оставил, уезжая в 
Лондон в 1696 г. В то время это было одно из самых больших соб-
раний алхимической литературы в мире. Кроме того, в библиотеке 
английского гения имелся испещренный его заметками персональ-
ный экземпляр «The Fame and Confession of the Fraternity R.C.», 
Thomas Vaughan, представлявший собой английский перевод  
Манифеста розенкрейцеров. У него имелись также книги ученого 
алхимика Микаэля Майера «Themis Aurea» и «Symbola Aurea Men-
sae Duodecium» – обе считаются ранними работами о розенкрей-
церовском движении, и обе же обильно помечены примечаниями 
Ньютона (13). 

Однако, как указывается в литературе вопроса, все это отнюдь 
не доказывает членство в нем ученого. Кроме того, учитывая, что 
личные алхимические усилия Ньютона фокусировались на получе-
нии материалов, в обладании которыми розенкрейцеры признава-
лись задолго до его рождения, первого следует исключить из их 
числа. Тем не менее в течение жизни Ньютона публично обвиняли в 
принадлежности к розенкрейцерству, как и многих других членов 
«The Royal Society». В то же время, хотя достоверно не установлено, 
что ученый был розенкрейцером, и он сам публично никогда не 
признавался в этом, из его текстов следует, что он мог разделять их 
многие верования и чувства. Не исключены и личные контакты, что 
в совокупности может, по меньшей мере отчасти, объяснить неко-
торую общность их парадигм мышления и активности. 

 
Ньютон и масонство 

 
Еще один вектор мутирующего социального влияния на соз-

нание английского гения идет предположительно от масонства. 



I. СТАТЬИ 

 

180

Тем не менее нет достоверных записей, подтверждающих его 
членство в ложах. Несмотря на это, он часто идентифицируется 
как член нескольких ранних масонских ковентов, включая Вели-
кую ложу Англии. В Кембриджском университете и сейчас дейст-
вует масонская ложа под названием «Университетская ложа Иса-
ака Ньютона», но это, разумеется, не значит, что он был ее основа-
телем или хотя бы членом, так как существует много светских и 
ученых собраний и клубов, просто носящих его имя (13).  

Тем не менее, принимая во внимание секретный характер 
раннего франкмасонства и убеждение, что современная структура 
этой организации была частично установлена во время жизни 
Ньютона в Лондоне и поблизости от него, продолжают спекули-
ровать относительно той роли, которую Ньютон мог играть в фор-
мировании масонских орденов. Тот факт, что он был членом  
Королевского научного общества, многие члены которого иденти-
фицированы как ранние масоны, побуждает большое число уче-
ных верить в то, что он и сам был масоном.  

Несомненно также, что Ньютон глубоко интересовался ар-
хитектурой, сакральной геометрией и структурой Храма Соломона, 
который играет важнейшую роль в ранней масонской мифологии и 
традиции. И все же нет прямых свидетельств связи ученого с ма-
сонством (13), хотя есть социальные и формально содержательные 
основания предполагать вероятность этого. 

 
Мышление Ньютона и еврейская традиция 

 
Для экспликации этого отношения исследователями уже про-

делана значительная подготовительная работа. Так, с целью понима-
ния внутреннего мира Ньютона Кнорина (5) обращается к интересам 
современного ему научного сообщества, указывая, что еврейская 
традиция занимала в то время заметное место: древнееврейский язык 
изучался в университетах, а с XVI в. его изучение вместе с изучением 
латинского и греческого вошло в программу trilingual colledges (трех-
языковых школ), распространившихся по всей Европе. 

Издается «универсальная» грамматика – латинского, гречес-
кого и еврейского языков (Helvicus, 1619). Благодаря Реформации, 
обратившейся, в частности, к библейским первоисточникам, инте-
рес к еврейской традиции интенсифицировался еще больше. Она 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

181

становится важной составляющей «нового образования», а уси-
лившийся интерес к изучению природы и стремление найти скры-
тые причины существования Вселенной оказались связанными с 
еврейским мистическим учением – каббалой, в которую входит 
поиск связей между элементами мирового единства. 

Кнорина указывает (5), что характерная для нового образо-
вания систематизация знаний развивается на фоне представлений 
о соответствии между Божественным знаками, явленными в при-
роде, и знаками Божественного текста – Святого Писания, а каббала 
представлялась источником научного подхода к пониманию скры-
того смысла, ключом к будущей гармонии, к восстановлению ут-
раченного древнего единства. Возникает и христианская каббала. 
Каббалистическими идеями проникнута утопия Фрэнсиса Бэкона 
«Новая Атлантида», в Англии печатаются каббалистические труды 
Агриппы, действует орден розенкрейцеров, призывавший к уни-
версальной реформации через каббалу. Известно, что у Ньютона 
был экземпляр издания розенкрейцеров (Manuel). 

И действительно, как мы уже видели, интенциями сознания 
Ньютона были и интерес к библейским первоисточникам, и иврит, 
на котором он читал и переводил, и поиск скрытых причин в при-
роде, и идеи каббалы, а близость к концепциям и занятиями розен-
крейцеров практически принуждает считать его одним из них.  

Ожидали прихода Мессии, наступления «миллениума» – зо-
лотого тысячелетия – эти настроения царили в среде английских 
ученых. Большой популярностью во время английской революции 
пользовались толкования Писания, особенно пророчеств книги 
Даниила, предрекавшей «царство, которое во веки не разрушится» 
(Дан., 2 : 44). Эти трактовки основывались на сочетании традиций 
каббалы и рационального подхода, а также на применении точных 
математических понятий. Расчетами, основанными на пророчест-
вах, много занимался учитель Ньютона, математик Джон Барроу 
(Barrow), который был учеником Джозефа Мида (Mede), автора 
трактата, также интерпретирующего библейские пророчества, а на 
работах Мида основывался впоследствии и Ньютон. 

Здесь практически перечислены и доминанты сознания по-
следнего, который также рационально высчитывал наступление 
Второго пришествия, интерпретировал пророчества Даниила, тол-
ковал и интерпретировал Писания и их хронологию. 



I. СТАТЬИ 

 

182

В связи с ожидаемым наступлением всеобщей гармонии об-
суждалась необходимость единого для всего человечества языка.  
В качестве кандидатуры на роль совершенного языка рассматри-
вался и древнееврейский язык, «лучше других языков отражаю-
щий суть вещей» (5). 

Кнорина подтверждает, что все эти настроения отразились и 
на творчестве Ньютона. Он рано знакомится с древнееврейским 
языком – в первой известной записной книжке, которую он вел 
еще до поступления в университет, содержатся заметки по транс-
крипции, в которых используются буквы еврейского алфавита. 
Первой научной работой Ньютона, написанной в 1661 г. (в 18-лет-
нем возрасте, в первый год его обучения в Кембридже), оказывается 
проект универсального языка, впервые опубликованный только в 
1957 г. (перевод на русский язык 1986 г.). В ней также заметно 
влияние древнееврейского языка. При этом тексту проекта пред-
послан странный заголовок «The site of this is as a kiss», который 
исследовательница переводит как «вид этого похож на поцелуй», 
указывая, что в каббалистической традиции поцелуй символизи-
ровал слияние души с Богом. А Ньютону был известен сборником 
латинских переводов каббалистических сочинений «Kabbala denudata» 
(«Обжженная Каббала») (там же). 

Кнорина замечает, что хотя в дальнейшем Ньютон не воз-
вращается к идее создания совершенного языка, однако постоянно 
обращается к анализу библейских текстов. Он, по-видимому, раз-
деляет представления своих современников о соответствии между 
строением Вселенной и Святым Писанием. По крайней мере, ут-
верждает ученая, «задача понимания текста Библии действительно 
была для Ньютона равной задаче понимания устройства Вселен-
ной». Эти тексты он цитирует обычно в переводе, но часто это его 
собственный перевод, отличающийся от канонического. Так, об-
винение христианской традиции в ошибочном понимании проро-
чества Даниила (Дан., 9 : 24–27) о приходе Мессии и в неверном 
отождествлении Мессии с Христом Ньютон основывает на собст-
венном тщательном переводе текста и его сравнениях с употреб-
лениями слова «messiah» (буквально – «помазанник») в других 
частях Библии. 

Но кроме изучения оригиналов, Ньютон обращается и к бо-
гатой еврейской традиции комментирования священных писаний.  



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

183

В собственных многочисленных экзегезах библейских текстов 
Ньютон постоянно сопоставляет еврейскую и христианскую ин-
терпретации, упрекая традиционные переводы в незнании еврей-
ской традиции. В том же незнании «раввинистического учения» 
Ньютон упрекает и христианских теологов. Его собственные «На-
блюдения над пророчествами» наполнены отсылками к Талмуду, а 
также к авторитетной энциклопедии того времени по еврейским 
вопросам – книге известного христианского гебраиста Иоганна 
Буксторфа (Buxtorf) «Synagoga Judaica». Множество ссылок на 
раввинистические авторитеты, на еврейских комментаторов Биб-
лии содержатся в неопубликованных рукописях, в одной из них 
рассматривается и творчество знаменитого еврейского философа 
Маймонида (5). 

Все эти точки идентификации делают более чем вероятным 
существенное воздействие не только содержания традиционных 
иудаистических концепций, но и раввинистических паттернов и 
методов мышления на сознание английского гения. К наиболее 
очевидным среди первых можно отнести отрицание божествен-
ности Иисуса Христа, среди последних – поиск скрытого смысла в 
писаниях и интерпретаций природы через тексты Библии. 

Кнорина отмечает также, что по стилю произведения Нью-
тона по библейской тематике близки скорее не к теологическим, а 
к филологическим сочинениям, иногда напоминая более поздние 
работы критической школы. Это подробный текстологический 
анализ с фиксацией отрывков, относящихся к разным источникам, 
с установлением времени написания по отдельным деталям текста. 
Чисто филологичны и упреки в незнании традиции: Ньютон отме-
чает, что текст Нового Завета часто неверно толкуется из-за незна-
ния деталей еврейских обрядов и что для его адекватного понима-
ния необходимо знать соответствующее словоупотребление. Так, 
например, Ньютон обращается к описанию церемоний Дня очище-
ния для понимания слова «печать» в Апокалипсисе. 

Вторая глава его «Наблюдений» производит впечатление со-
временного филологического сочинения. Она посвящена анализу 
языка пророков. Этот язык Ньютон называет образным или симво-
лическим (figurative и hieroglific), а источники образов объясняет 
аналогией, устанавливаемой между миром природы (world natural) 
и миром общественной жизни (world politic). Несколько страниц 



I. СТАТЬИ 

 

184

занимают приводимые Ньютоном длинные списки подобных соот-
ветствий – соответствий метафор и символов явлениям обозначае-
мого ими «общественного мира»: слово «огонь» обозначает войну, 
«печь» – рабство, «зло» символизируется запятнанной одеждой, а 
«суд» – весами и т.п.  

Подобная же фокусировка на языке и этимологии слов ха-
рактерна и для раввинистической традиции, например Маймонида 
(см., например, его «Путеводитель блуждающих»). 

Аналогичный поиск скрытых символов, продолжает автор 
статьи, был в то время характерен также для каббалистических 
кругов. И судя по подробным пояснениям, ссылкам на естествен-
ность ассоциации, аналогиям с обыденным языком, приводимым 
Ньютоном в одной из рукописей по языку пророков (Jahuda MS 1, 
National Library of Israel), точка зрения Ньютона представляется 
вполне рационалистической (5). 

Для понимания текста Писания существенен подход, – воз-
можно, также почерпнутый Ньютоном в еврейской традиции ком-
ментирования, – согласно которому отмечаемые им соответствия 
не случайны и все Писание пронизано единой поэтической, как ее 
называет Кнорина, – а по словам Ньютона, «мистической» – сис-
темой, представляет собой единый поэтический контекст. Эта 
концепция достаточно ясно артикулирована в произведении Нью-
тона, специально посвященном анализу языка пророков, первая 
глава которого была опубликована в 1950 г.: «Иоанн не писал на 
одном языке, Даниил на другом, а Исайя на третьем, все они писа-
ли на одном и том же мистическом языке... столь же четком и опре-
делен-ном в обозначениях, как обыденный язык любой нации» (цит. 
по: 5). 

При этом Ньютон, как и некоторые современные исследова-
тели, сравнивает библейские образы с образами египетской и дру-
гой восточной поэзии – точно так же «как критики, для понимания 
еврейского привлекающие тот же корень в других восточных язы-
ках» (там же). Ньютон уточняет, что именно символичность, свой-
ственная языку пророков, близка «египетским священникам и вос-
точным мудрецам». 

Ньютон резко критикует христианство за его пренебрежение 
еврейской традицией, однако, утверждает исследовательница, без-
условно не солидаризируется и с евреям, упрекая их, так же как и 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

185

христиан, в отходе от истинной веры, имея в виду, судя по приме-
рам, идолопоклонство, в котором столь часто упрекали свой народ 
еврейские пророки. В одном месте Ньютон разъясняет, что анти-
христами Иоанн называл гностиков, а гностики – это «сорт таких 
людей, которые впитали метафизическую философию язычников и 
каббалистических евреев» (5). 

Таким образом, его мышление не замкнуто ни христианст-
вом, иудео-талмудической традицией, ни каббалой, а остается от-
крытым истине, как он ее видит. 

А. Алленби (1) пишет, что, по Ньютону, и евреи и христиане 
в конце концов должны обратиться в одну новую религию, со-
стоящую из двух главных заповедей. Буквально трактуя пророче-
ства Даниила и св. Иоанна, он пророчески предсказывал возврат 
«лучшего остатка» евреев в Эрец Израиль. Этот автор полагает, 
что единственной причиной их возвращения (поскольку от роли 
крестьян они отвыкли или их отучили) могло быть только восста-
новление храма, и предполагает, что в будущем Ньютон мог ви-
деть евреев в роли священников Третьего храма, хотя отмечает, 
что сам Ньютон ничего о нем не говорил (1).  

Кнорина, далее, приводит слова Попкина, по определению 
которого Ньютон сочетал подход современного библеиста с твер-
дым убеждением в том, что «при надлежащем чтении текста Пи-
сания он сможет разгадать Божий замысел» (Popkin, 1990). Веро-
ятно, вера в собственную способность разгадать Божий промысел 
сопровождала Ньютона во всех его занятиях, включая и его отно-
шение к еврейской традиции. И, можно добавить, основанием этого 
была убежденность в возможность прямой коммуникации его соз-
нания с Богом. 

 
Теизм и религия в сознании Ньютона 

 
Анализу религиозных концепций Ньютона в Интернете по-

священа особая статья (14), в которой указывается, что религиоз-
ные взгляды Ньютона влияли на все дело его жизни. Он был анг-
лийским ученым, естествоиспытателем, математиком, астрономом, 
философом, теологом и алхимиком. Хотя его слава происходит от 
научных работ, больше всего он любил свои занятия библейской 



I. СТАТЬИ 

 

186

герменевтикой и написал много произведений, которые могут 
классифицироваться как оккультные.  

Ричард Уэстфолл (Richard Westfall), ведущий биограф анг-
лийского гения, утверждает: «Значительно раньше 1675 г. Ньютон 
стал арианцем в собственном значении этого слова»; т.е. он не ве-
рил, что Иисус – Бог. И эти его взгляды «остались неизменными 
до его смерти», и «он идентифицировал себя с Арием как интел-
лектуально, так и эмоционально» (14).  

Ньютон не принимал и ортодоксальные доктрины о бессмер-
тии души, о демоне как личности и демонах как таковых. Хотя уче-
ный не был социанином, он разделял с ними многие похожие веро-
вания. Посланная Дж. Локку рукопись, в которой он оспаривает 
существование Троицы, никогда не была опубликована (14).  

Ньютон отвергал тезис Лейбница, согласно которому Бог по 
необходимости должен был создать совершенный мир, который не 
будет нуждаться во вмешательстве своего Творца. В 31-м пункте 
своей «Оптики» он прибегает к следующему аргументу: «По-
скольку кометы движутся по чрезвычайно эксцентричным орби-
там во всевозможных положениях, и слепая судьба никогда не 
сможет принудить все планеты двигаться по одному и тому же пути 
концентрических орбит, могут возникать из-за взаимного влияния 
комет и планет друг на друга незначительные нерегулярности, ко-
торые способны углубляться, пока эта система не потребует ре-
формирования» (цит. по: 14). Это место вызвало саркастическую 
критику Лейбница, который писал, что, согласно Ньютону и его 
последователям, «Всемогущий Бог желает время от времени заво-
дить свои часы: иначе они перестанут двигаться. Как кажется, у 
Него нет достаточного предвидения, чтобы дать им непрерывное 
движение» (там же). Это вызвало переписку между другом и уче-
ником Ньютона С. Кларком (Samuel Clarke), который писал, пользу-
ясь советами первого, и Лейбницом. Кларк утверждал, что концепт 
Бога как сверхмирового Разума, устанавливающего «предустанов-
ленную гармонию», находится всего в шаге от атеизма (там же). 

В личной переписке Ньютон иногда намекал, что и сила тя-
готения существует благодаря постоянному действию Бога. Его 
взгляды считаются близкими к деизму с тем различием, что он 
упоминал Бога как особую физическую причину, чтобы держать 
планеты на их орбитах. Он предупреждал против использования 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

187

закона тяготения, чтобы видеть в Универсуме только машину, вроде 
гигантских часов. Он говорил, что гравитация объясняет движения 
планет, но не может пояснить, кто привел планеты в движение. 
«Бог правит всеми вещами и знает все, что делается или может 
быть сделано. Наипрекраснейшая система солнца, планет и комет 
может возникнуть лишь благодаря разуму и власти разумного Су-
щества… Это Существо правит всеми вещами не как душа мира, 
но как Господин всего; и на основе этого господства он желает 
именоваться “Господь Бог”, παντοκρατωρ (“пантократор”), или 
“Всеобщий Правитель” (“Universal Ruler”)… Высший Бог – Суще-
ство вечное, бесконечное и абсолютно совершенное» (14).  

Таким образом, Бог Ньютона не пассивен, а континуально 
действует – правит – в Универсуме. Деятельной натуре самого 
Ньютона, который, видимо, считал неотъемлемым атрибутом не-
прерывную активность ума в мышлении, не мог быть близким 
подход Лейбница, устранявший непосредственное воздействие 
Бога на мир. 

Оппозицию теизму Ньютон называл атеизмом в теории и 
идолатрией на практике и полагал, что атеизм настолько бессмыс-
ленен и отвратителен, что никогда не имел много последователей. 

Епископ Беркли активно критиковал идеи Ньютона. Лейбниц 
обвинял последнего в философском оккультизме. Ньютон отреа-
гировал публикацией своего «General Scholium» в новом издании 
«Принципов», где писал: «Истинный Бог – это живое, разумное и 
могущественное Существо… Его длительность простирается от 
вечности к вечности; Его присутствие – от бесконечности к беско-
нечности; Он правит всем» («The true God is a living, intelligent, and 
powerful Being; …his duration reaches from eternity to eternity; his 
presence from infinity to infinity; he governs all things») (12). 

Суммируя сделанные наблюдения, можно, по-видимому, за-
ключить, что мышлению Ньютона не была свойственна модель 
сознания, активно порождающего догадки об окружающем мире, а 
затем перерабатывающего знания, полученные в результате поис-
ковой деятельности, для коррекции этих догадок. Скорее его ум, 
полагаясь на свидетельства Библии и основываясь на наблюдениях 
и экспериментах, традиционно ищет законы, установленные Бо-
гом, те правила, по которым с ним играет природа. 



I. СТАТЬИ 

 

188

Едва ли можно сомневаться, что такие теология и вера Нью-
тона не могли не формировать существенную часть эвристической 
синтагмы его мировоззрения. 

Подводя некоторый итог вышеизложенному, можно, вероятно, 
заключить, что когнитивные аспекты научных, религиозных и ок-
культных взглядов И. Ньютона представляют собой векторы дея-
тельности одного иерархически организованного ума, базис которого 
формирует незыблемая вера в существование могущественного Бога, 
Его Силы, стоящей за фасадом видимого Универсума. Вера, осно-
ванная на непосредственном опыте глубокого исследования строе-
ния и структуры природы, характера функционирующих в ней  
разнокачественных законов, на личном обращении с Ним через мо-
литвы и чтение Библии, которую Ньютон изучал каждый день и всю 
жизнь. Его вера, таким образом, не слепа, а является следствием и 
результатом рефлексии над всеми процессами и феноменами, про-
исходящими как в физическом, так и в духовном мирах. 

Не менее существенна для его сознания интенция искать в 
отношениях материальных объектов, вербальных и невербальных 
контекстах, языковых и символических текстах, пользуясь выра-
жением Иезекииля, «колеса в колесе», – действующих через них 
скрытых кодов, алгоритмов и закономерностей, являющихся, по-
видимому, как проявлением действующего в мире всеобщего упо-
рядочивающего начала, так и следствием осознанного решения 
акторов различного уровня, включая самого Бога, а также великих 
мудрецов, членов разных тайных организаций и сообществ прош-
лого и настоящего. Поэтому, в частности, если даже формально 
ученый не состоял членом последних, то фактически через свой 
менталитет, деятельность и социальные контакты был их актив-
ным адептом. Возникает впечатление, что для Ньютона весь мир, 
пользуясь известной метафорой, даже не столько театр, сколько 
огромная и искусно выстроенная по чертежам из чего-то вроде 
детских кубиков-атомов невероятно сложная, но искусственная 
многоуровневая конструкция, функционирующая согласно своим 
правилам-законам, которые все-таки можно узнавать и использо-
вать. В то же время, например, и сами отдельные предметы (камни, 
кубики, кусочки мела, вещества, субстанции, атомы и т.п.) также 
являются продуктом разумного дизайна, формулы (химической, у 
Ньютона – алхимической), соответственно которой они и были 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

189

произведены разумной Силой. Все несет в себе свой продуманный 
чекан, план, схему, которая хитроумно инкорпорирована, встроена 
и увязана в цепочки и системы других технологий и субконструкций. 

А эзотерические знания, мистические концепции, полагал 
Ньютон, как раз и являются зашифрованными посланиями, скры-
вающими в себе в символической и закодированной форме знания 
об этих формулах и законах, доступные во все времена тем, кто 
либо избран для этого Богом, либо сделал себя с Его помощью 
достойным этого.  

При этом мышление английского гения внутренне абсолютно 
свободно, принципиально способно трансцендировать и трансцен-
дирует все установления и конвенции не только общества, но даже 
религии и природы, оказываясь, таким образом, не только много-
мерным и разноплановым, но и запредельным относительно всех 
тех «игр», в которых участвует. Его мысль, «он сам», всегда не 
только «внутри», но и одновременно «вне» того, о чем он мыслит. 
Тем самым все матрицы его мышления – научная, религиозная, 
эзотерическая, социальная и т.д. – оказываются внутренне сгене-
рированными и культурно обусловленными гетерогенными ин-
сталляциями, абсорбированными в «субстанцию» мыслящего ума, 
который хотя и модулируется ими, но тем не менее остается 
трансцендентным им в своей нематериальной сущности.  

И, как представляется, логическое, ясное, рациональное 
мышление у Ньютона не противоречит этим установкам, а и в на-
учном дискурсе, и в религиозных исследованиях, и в эзотеричес-
ких штудиях постоянно функционирует одинаково эффективно, но 
всегда как бы в своей чрезвычайно существенной, однако все же 
не главной функции в сфере сознания: анализируя, синтезируя, 
делая выводы, считая, т.е. – выполняя подсобную роль важного 
инструмента. 

Метод работы великого англичанина в его исследованиях 
включает в себя также следующие элементы: Ньютон сначала 
формирует базу данных по изучаемому вопросу в виде библиотеки 
книг и манускриптов, затем выделяет достоверное знание, уста-
навливает процедуру верификации через соотнесение новой ин-
формации с этим последним, а затем уже заключает об истинности 
и ложности новых данных.  



I. СТАТЬИ 

 

190

Его критерий истинности, по-видимому, включает в себя 
когнитивную ясность, внутреннюю логическую непротиворечивость, 
коррелируемость с признанным ранее истинным и проверку опы-
том там, где это возможно (однако во многих научно-теорети-
ческих, богословских и иных ситуациях это невозможно).  

Очевиден кажущийся субъективизм такого подхода на пер-
вых актах мышления: за истину принимается то, что представляется 
таковой уму. Но с чем сам ум соотносит проверяемое? С тем, что 
ему представляется таковым, т.е. с какой-то идеей, эйдосом. Откуда 
приходит этот последний? Берется из природы или непосредственно 
сообщаемся уму Богом; Бог таким образом прямо коммуницирует 
с разумом человека. Возможно при этом, что Ньютон считал, будто 
Бог непосредственно дает ему, открывает знание о мире. Божест-
венное в человеке прямо коммуницирует со своим Источником. 

 
 

Список литературы 
 

1. Алленби А. Исаак Ньютон и Владимир Соловьёв о евреях и Израиле. – Режим 
доступа: http://zhurnal.lib.ru/a/ari_a/newton.shtml 

2. Вавилов С.И. Богословские и исторические работы Ньютона и его рели-
гиозные воззрения. – Режим доступа: http://hbar.phys.msu.ru/gorm/fomenko/ 
newtvav.htm 

3. Исаак Ньютон. – Режим доступа: http://www.astromyth.tau-site.ru/History/ 
Newton.htm 

4. Историческое прослеживание двух заметных искажений Священного Писания. – 
Режим доступа: http://ru.wikipedia.org/wiki/Историческое_прослеживание_двух_ 
заметных_искажений_Священного_Писания 

5. Кнорина Л. Ньютон и еврейская традиция. – Режим доступа: http://www. 
lechaim.ru/ARHIV/86/knorina.htm 

6. Лурье С.Я. Ньютон – историк древности. – Режим доступа: http://hbar.phys. 
msu.ru/gorm/fomenko/newthist.htm 

7. Matigor. Неизвестный Ньютон. – Режим доступа: http://physics.nad.ru/rusboard/ 
themes/35116.html 

8. Моррисон Ф. Жизнь великого Ньютона. – Режим доступа: http://www.ega-math. 
narod.ru/Singh/Newton.htm 

9. Ньютон Исаак. – Режим доступа: http://www.istorya.ru/person/newton.php 



Когнитивные аспекты научных, религиозных  
и оккультных взглядов И. Ньютона 

 

191

10. Порус В.Н. Ньютон. – Режим доступа: http://wiki.ru/philosophy/elem.php? 
ELEMENT_ID=5832 

11. Сурдин В. «Астрология и наука». – Фрязино, 2007. – 96 с. – Глава из книги. – 
Режим доступа: http://elementy.ru/lib/430708 

12. Bauer A. The alchemy of science and mysticism. – Published by inner traditions, 
2007. – Mode of access: http://www.freemasons-freemasonry.com/book_ bauer.html 

13. Isaac Newton's occult studies. – Mode of access: http://en.wikipedia.org/wiki/ 
Isaac_Newton's_occult_studies 

14. Isaac Newton's religious views. – Mode of access: http://en.wikipedia.org/wiki/ 
Isaac_Newton's_religious_views 

15. Newton and Alchemy. – Mode of access: http://webapp1.dlib.indiana.edu/newton/ 
about.do 

16. Sir Isaac Newton & the Holy Temple. – Mode of access: http://www. 
templeinstitute.org/isaac_newton_holy_temple.htm. 

 


